# EL PADRE CASTAÑEDA A LA LUZ DE LA PSICOLOGIA PATOLOGICA (1)

#### Por OSVALDO LOUDET

Cestes, il ne faut pas mutiler l'histoire, mais pour respecter ses droits il n'est point necessaire de contester a la psychiatrie les siens.

Cullière.

On les renferme, on les enchaïne, au bien on leur elève des statues.

Diderot.

Hace aproximadamente un año, mi amigo el poeta Arturo Capdevila, entraba en mi casa, acompañado de un extraño y pintoresco personaje. Había vivido con él. luengos años, desde 1804 hasta 1832, y penetrado en su alma multiforme y claroscura, con la agudeza y la luz de los espíritus diamantinos.

De aquella íntima amistad, había dejado constancia en muchas y sabrosas páginas, que debían constituir más tarde un admirable libro. Libro hoy aparecido, que retrata con fidelidad las sinuosidades y altibajos de una borrascosa y denodada existencia. Libro, en que la silueta móvil del hombre se recorta nítidamente sobre la atmósfera social de la época, cálida, sombría y tormentosa. Libro, en fin, que para fruición de sus lectores, no está escrito con tinta pálida, que de pálida y gris parece acuosa, sino con la misma sangre roja y rutilante de su héroe. El personaje que me traía Capdevila, era el Padre Castañeda.

<sup>(</sup>¹) Conferencia pronunciada en la Facultad de Filosofía y Letras, el 11 de mayo, inaugurando las sesiones de la Sociedad de Psicología, en carácter de presidente de la misma, y bajo el patrocinio de la Sociedad de Historia Argentina.

Lo había seguido a través de su turbulenta vida y encontrado. aquí y allá, algunosgestos extraños, algunas actitudes incomprensibles, abundantes palabras que semejaban simplemente torrentes de palabras, algunos actos que parecían revelar la flojedad de ciertos resortes. Quería saber a que atenerse sobre su héroe. Sentía por su Reverencia una profunda simpatía, mezcla de admiración y de piedad. Al entregármelo, para su examen clínico, me dijo: "No tengo el menor interés en que el Padre aparezca como un santo, ni el menor deseo de que resulte un granuja" y agregó, dándome un voluminoso rollo de papeles: "El se pintará por su cuenta y con su tinta".

Este trabajo tiene como base el libro de Capdevila: "La Santa Furia del Padre Castañeda" y la documentación que he consultado personalmente en el Museo Mitre. Es algo más que una historia clínica; es clínica histórica. No es éste un personaje inventado. No es el hombre que voy a presentaros un hombre a quien la pasión política o religiosa tratan de engrandecer o disminuir. El hombre que vais a ver es el verdadero, el auténtico, el retratado por sí mismo, sin que en ese retrato haya alterado una línea, atenuado colores fuertes o borrado intencionalmente las propias sombras.

En esta historia, que encierra un diagnóstico, no me ha guiado otra curiosidad que la curiosidad científica; otro anhelo que conocer los resortes íntimos que explican una conducta antes inexplicable; otra pasión, si pasión hubo, que la pasión

de la verdad por la verdad misma .

#### I

# Los valores de la psicopatología histórica

La psicopatología histórica integra su materia con el estudio médico psicológico de los hombres que han tenido un papel grande o pequeño, en el ámbito de la Historia. Algunas vidas penetran en el área de esta última y al mismo tiempo invaden el terreno de la patología mental. Los historiadores y los pueblos no se aperciben, muchas veces, de las sombras mórbidas que proyectan los gestos expresivos de ciertas figuras relevantes. Ven moverse a los actores en un escenario

pleno de artificios y las figuras aparecen falsamente grandes o falsamente pequeñas; unas veces con relieves prominentes y otras sin ninguna dimensión; unas resplandeciendo hasta cegarnos y otras opacas hasta la indiferencia. Rara vez conocemos su realidad interior, aquélla que explicaría la verdad o la mentira de sus actos; aquélla que contiene el motor oculto que mueve y agita el fantoche humano. ¿Este hombre, que vemos representar, en el escenario de la historia, un papel magnífico y heroico, o triste y miserable, es él, es él mismo, o es un disfrazado por el destino? ¿Representa un auténtico papel, aquél que le hubiera señalado imperativamente su verdadera alma? Debemos investigarlo. Las circunstancias juegan con el alma del hombre, y en la gran comedia, el cobarde

o esta pequeñez, de donde vienen?

Digamos desde ya que, algunas veces, aquella grandeza o esta pequeñez vienen de las antesalas de la locura o de la locura misma. Los casos no abundan, pero existen, y esto justifica la psicopatología histórica.

puede aparecer con el disfraz del héroe y el héroe con la vestimenta del astuto, del cínico o del perjuro. ¿Qué pasión normal o morbosa agita aquel otro personaje ¿Aquélla grandeza

La clínica del pasado exige dos elementos de valores casi equivalentes, mediante los cuales se llega a diagnósticos de certidumbre. El primero es la documentación histórica con proyecciones clínicas; el segundo, es el espíritu crítico del observador. De poco vale el primero si el segundo no sabe ver sin pasión y con sabiduría. Existe una acomodación óptica del espíritu para ver las cosas y los seres. El que carezca de ese poder de acomodación verá las figuras borrosas, pálidas, indefinidas. Por eso, alguien ha observado, que los errores cometidos en la clínica histórica pertenecen a la ligereza de los comentaristas más que a la insuficiencia de los documentos. El peligro, para Cullière no finca en los documentos de poco valor histórico; el peligro consiste en formular hipótesis audaces y prematuras. Sobradas razones tiene para afirmar que se han escrito muchas cosas sobre la locura en la historia, apoyándose en doctrinas cuya solidez no estaba demostrada.

Los estudios de psicopatología histórica se han desarro-

Ilado sobre bases científicas desde mediados del siglo pasado. Ellos están vinculados a las conquistas de la psiquiatría clínica. Los sindromes mentales eran conocidos en sus rasgos esenciales desde mucho tiempo atrás, pero apenas se vislumbraban sus asociaciones, se desconocían las formas atípicas y se ignoraban las formas embrionarias. La individualización de nuevas enfermedades, integradas con síntomas antes dispersos, porque no se había descubierto todavía su común raíz etiológica o el hilo de su proceso patogénico; la disociación de otras que parecían tener el carácter de entidades nosológicas definitivas; las investigaciones sobre las diátetis psicopáticas como ramas florecientes del mismo tronco degenerativo, han proyectado vívida luz sobre la clínica del pasado.

Los conocimientos psiquiátricos actuales permiten, algunas veces, hacer un diagnóstico retrospectivo del mismo valor científico que sobre un caso contemporáneo, siempre que exista una documentación histórica de índole o proyecciones

evidentemente clínicas.

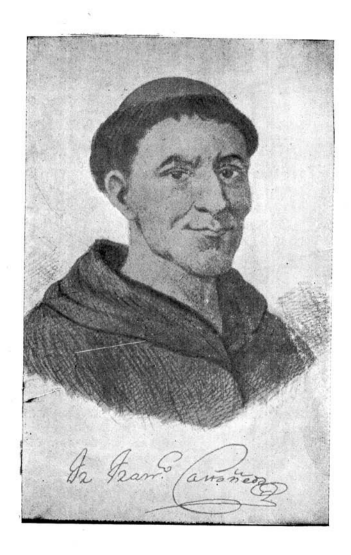
Se ha dicho, - atribuyendo a los antecedentes hereditarios una importancia excesiva, - que el estudio de los personajes reales era el más fructífero y seguro, porque se podia investigar la genealogía normal o mórbida; y en cambio, era deficiente la de otros hombres cuya genealogía era pobre o totalmente desconocida. Dupré, recuerda a este respecto que Burke llamaba a las familias reales "plantas perennes" por oposición a las familias de los particulares a quienes denominaba "plantas anuales", que nacen y mueren en la misma estación. Pero el factor hereditario, con ser en algunos casos interesante y explicativo, es en otros supérfluo e inútil. Existen elementos sintomáticos que por sí solos definen una fisonomía clínica, sin que aparezcan detrás las siluetas nebulosas o nítidas de los antepasados. ¿Qué importancia puede tener para el dignóstico de la psicosis maniaco-depresiva de Carlos VI -pongo por ejemplo- la explicación minuciosa de su árbol genealógico, donde existen ramas abortadas, deformes o monstruosas (herencia artrítica, vesánica y consanguínea) cuando dicho diagnóstico fluye serena e imperativamente de los actos anormales del monarca, registrados fielmente por los cronistas de la época? ¿Qué importancia puede tener la anamnesis de nuestro Padre Aldao, para formular un diagnóstico de psicosis alcohólica, cuando dicho diagnóstico está fundado en su etilismo crónico, en sus delirios alucinatorios episódicos y en sus delirios de actos, documentados por sus contemporáneos?.

Los mejores aliados del psiquiatra son los cronistas .mparciales, aunque ellos no se aperciban que, al retratar fielmente los gestos de un hombre que se mueve en el escenario de la historia, coleccionan síntomas claros y precisos para efectuar un diagnóstico psiquiátrico. "Existen hechos — dice Cullière — que el más imaginativo de los cronistas no podría inventar, salvo que él mismo fuera psiquiatra, y cuando en un autor encontramos la descripción clara de un delirio alucinatorio, de una epilepsia larvada, o de una fobia, tenemos el derecho de hacer fé en ese documento y sacar las consecuencias desde el punto de vista médico-psicológico. Si Cuvier, con la ayuda de un hueso fósil, reconstruía un animal entero, el alienista en ciertos casos, con ayuda de algunos síntomas dispersos puede reconstruir un estado psicopático pasado". (1) No es un juicio ligero el de Marañón, cuando afirma que "la medicina ha progresado tanto en estos últimos decenios, que meros indicios indirectos pueden bastarnos para formar un criterio aproximado a la verdad, respecto a hechos que tal vez en los tiempos en que se desarrollaron no pudieron ser interpretados con exactitud. Muchos problemas históricos, insolubles con las solas luces de la razón, se hacen inteligibles a la luz de la psicología mórbida" (2).

En el caso del Padre Castañeda — motivo de este estudio — no son meros indicios los que han de guiarnos en el camino que conduce a la verdad. Es la vida documentada del Padre y documentada por él mismo. Son sus escritos múltiples y caudalosos los que muestran las distintas facetas de su personalidad, los que contienen la más minuciosa y clara de las historias clínicas. La presencia física del enfermo está de más. Es innecesaria, es inútil. Tenemos su alma aprisionada en las sutiles redes de sus cartas, sus artículos, sus comunicados, sus

<sup>(1)</sup> Cullière: Traité International de Psychologie Pathologique - Tomo III,

<sup>(2)</sup> Marañón: Ensayo biológico sobre Enrique IV - Madrid 1930.



discursos, sus letanías y sus epigramas. Todo nos lo ha mostrado y todo nos lo ha dicho en letra de imprenta. Para descubrir el oculto delirio — si existía — no hemos tenido que violar su correspondencia, como tantas veces lo hacemos frente a alienados lúcidos, inteligentes y disimuladores.

Pero antes de entrar en el área de la psicología clínica es necesario tener una visión siquiera panorámica de la vida del Padre Castañeda, que movedizo, turbulento e iracundo, agitó esta bendita ciudad de Buenos Aires, en aquellos años que corrieron desde las invasiones inglesas hasta las vísperas de la tiranía.

#### II

### La vida del padre Castañeda

El padre Castañeda nace en Buenos Aires en el año 1776. Era hijo de un comerciante español y de la patriota 'oña Andrea Romero Pineda. En 1798 viste el hábito de la Orden de San Francisco. De inmediato es enviado a Córdoba, donde lo ordena sacerdote el Obispo Moscoso, en 1800, cuando apenas tenía 24 años. Antes de volver a la ciudad que sería teatro de sus combates periodísticos y donde haría fructificar la más original de las sátiras políticas, tiene su breve y llamativa historia en la ciudad conventual. Luego, descenderá de la ciudad de las sierras hacia la metrópoli de las llanuras, como un río tumultuoso que todo lo arrolla y lo revuelve, sin encontrar en su largo itinerario un suave remanso. En efecto, el Padre Castañeda, no pudo adaptarse a las rígidas disciplinas del convento cordobés. Su carácter tenía muchas agudas puntas y demasiadas cortantes aristas para no herir a sus cofrades en el severo claustro. Y tuvo que venir a Buenos Aires.

Se refugia, para su suerte o para su desgracia, en el con vento de los Recoletos. Y allí también, tiene sus conflictos. El más ruidoso se produce en 1812, con el Provincial de la

 $<sup>^{(1)}</sup>$  Cullière: Traité International de Psychologie Pathologique — Tomo III .

<sup>(2)</sup> Marañón: Ensayo biológico sobre Enrique IV - Madrid 1930.

Orden, motivando su primer destierro disciplinario. Su orgullo y su indocilidad eran demasiado grandes para caber en

aquella dulce y apacible casa de Dios.

Mucho antes de este episodio de 1812 había conquistado fama de orador. Orador tronante y sin fatiga. Junto a Fray Cayetano Rodríguez y a Fray Ignacio Grela, celebró con discursos grandilocuentes las festividades que tuvieron lugar en Buenos Aires, con motivo de la derrota de los ingleses, en 1806 y 1807. Predicó el sermón de la Reconquista, en presencia del Virrey Liniers y también hizo el panegírico de la Defensa, frente a los mismos héroes de las jornadas.

"Se había formado un estilo y una dialéctica singulares. Hablada con la espontaneidad de un alma sana, sin cuidarse por lo general de la corrección de la frase" (1). "Aunque regularmente no se ligaba a las reglas rigurosas del arte, ni se empeñaba en seguirlas, esto procedía de la abundancia de conceptos y voces (!), que no le permitían estrecharse en

los límites de una estructura artificiosa" (2).

En cuanto a sus oraciones sagradas, más que por sus audaces giros, por sus ideas avanzadas, "merecieron más de una vez observaciones de sus superiores" (Saldías). En 1815, fué el único individuo del clero secular que, con singular valentía, hizo el panegírico de la revolución, cuando Fernando VIII había sido restablecido en el trono. (3)

En el ejercicio de su ministerio era de una actividad múltiple, dispersa y algunas veces inquietante. Orador de todo púlpito donde se quería atraer ovejas descarriadas, nunca cobraba emolumentos; maestro amadísimo en aulas gratuitas, donaba sus míseros dineros; pastor de almas dolientes y cuerpos hambientos, economizaba sobre sus alimentos; y, alguna vez, hasta hizo de atrevido galeno, usando las recetas del doctor Manduti, médico de fama en la época de los virreyes.

Los padres franciscanos se distinguían, en aquél entences, por su amor a la enseñanza. Instruían a los niños en las primeras letras. El Padre Castañeda fué en ese sentido un

<sup>(1)</sup> Adolfo Saldías: Vida y escritos del Padre Castañeda. — Buenos Aires 1907.

 <sup>(2)</sup> Fray Nicolás Aldazor: Elogio Fúnebre, pág. 17.
 (3) Saldías: Evolución republicana durante la Revolución Argentina.

maestro infatigable. En 1815 funda la Academia de Dibujo, pronunciando con tal motivo un dilatado y patético discurso en que atribuye "al arte privativo de los niños" virtudes extraordinarias. Habiendo sido designado por el Cabildo, capellán de la cárcel, dedica el sueldo integro de doscientos pesos al sostenimiento de la academia.

En 1818 su exaltación pasional se traduce en dos documentos importantes: el discurso pronunciado en la Catedral con motivo de la recepción de Pueyrredón en la Congregación del Alumbrado (1) y la carta dirigida a Felipe Senillosa, con motivo del prospecto del periódico "Amigos de la patria y de la juventud" (2). En ese mismo año eleva un informe al Director Supremo, donde consigna con singular audacia sus originales opiniones en materia de educación y suplica al mismo que les remita una copia a los Reverendos Padres Rodríguez Montero y al Provincial de su Orden y "que conjure a éscos en nombre de la patria a que despierten de su letargo".

Pero el Padre Castañeda necesitaba un escenario más amplio y más ruidosas y temibles armas, para sostener con furia sin igual sus principios cívico-religiosos. Se arroja, entonces, en la vida periodística, con estrépito, arrogancia y gracia incomparables. Sus "Amonestaciones" al periódico "El Americano", que redactaban Pedro Feliciano Cavia y Juan Crisóstomo Lafinur, demuestran la agudeza y el temple de su pluma. Desde ese momento su actividad de publicista y de pansletario es fabulosa. Sus periódicos nacen todos los días. Se suceden, se superponen, se amontonan. Su fecundidad está fuera de todo orden común. Llega a publicar siete periódicos, simultáneamente, todos redactados por él, desde la primera a la última página.

El caos social en que vive el país en 1820 favorece la mórbida fiebre política y religiosa que agita al pobre franciscano.

Su labor periodística puede dividirse en dos períodos. El que se inició en Buenos Aires a fines de 1819 y llega hasta

<sup>(1)</sup> La mejor revolución insinuada en los sagrados libros para instrucción de los políticos inexpertos. El Derpertador Teofilantrópico. No 7 y 8, página 107 a 131. Museo Mitre.

<sup>(2)</sup> José M. Gutiérrez. Enseñanza Superior en Buenos Aires. Pág. 818.

1822 y el que continuó fuera de la Capital y llega hasta 1830 (Saldías, op. ct.).

Existe en gran parte de su producción evidente analogía con otro panfletario de su misma indole:: Hebert, redactor de "Le Père Duchesne", aparecido en París, años antes de la Revolución Francesa.

El prestigio del Padre Castañeda entre la hez social, crece enormemente en 1821, y el Gobierno, con el objeto de atraerse agitador tan eficaz y peligroso, le obsequia con una diputación en la Legislatura de Buenos Aires. El Padre declina dicho cargo en una original renuncia, de un extraordinario valor clínico, por las ideas megalómanas que contiene. "Renuncio dice— una y mil veces el título de representante, porque yo no quiero ser sino lo que he sido siempre, esto es, "Pedre de mi Pueblo". La representación de una soberanía que desconosco, rebaja mi antiguo carácter, me es injuriosa, y así es que suplico que el pueblo mejor instruído me reconozca y me reciba por padre suyo...". Luego agrega: "Fuera de este impedimento legal (?) que me aleja de la Sala por "non conformista", puedo y debo alegar también que sería rebajarme mucho el tener que alternar en la Honorable Junta con hombres solteros (!) y por consiguiente incapaces de representación alguna legal, y a quienes yo jamás podré reconocer derecho alguno, sino el que les asista para recibir la doctrina de sus padres, de sus mayores, de sus párrocos".

Después de otras consideraciones sobre la necesidad de consagrarse a su Academia de Dibujo, a la Congregación del Alumbrado, y a "establecer en las escuelas el juicio por jurados" termina de esta manera: "No pudiendo, ni debiendo despojarme de mi paternidad con la cual aflijo a todos para reformarlos con mis siete periódicos y tres más que saldrán en primera oportunidad, a V. H. suplico se sirva declarar que la elección del pueblo recaída en mi persona se dirige no más que a acreditar la docilidad y acción de gracias con que ha recibido y recibirá en adelante mis amargas lecciones; pero que no es su ánimo violentar mi opinión, ni menos obligarme a que yo me entrometa a representar una soberanía que no tiene y que yo le he negado en nes escritos, porque estoy persuadido que

la tal soberanía es toda su perdición" (1). Antes que llegase la renuncia, la H. Junta creyó prudente anular la elección, de un sujeto que todo el mundo consideraba como loco.

Poco después de este episodio - con motivo de las primeras escaramuzas de la reforma eclesiástica - el Padre Castañeda ataca violentamente a la Junta de Representantes, predicando abiertamente la revolución: "Es una vergüenza lo que está sucediendo por no unirse los ministros del culto. y gastar siquiera un cuarto de hora en escarmentar a cuatro polichinelas indecentes, que fiados en la impunidad están dando campanadas contra su clero que es lo único bueno que tienen. ¡Clero venerable! espero sólo la señal, y si me lo consientes, vo sólo soy suficiente para poner un candado en la boca a los desvergonzados, sin más trabajo que el de predicar un sermón en la plaza pública".

La Junta de Representantes siente las puntas de fuego que le aplica el fraile y lo condena a destierro, en el punto Kaquel, hoy Partido de Maipú. Poco tiempo estuvo su Paternidad en este lugar donde su acción misionera entre los indios fué abnegada y eficaz. Indultado por el Gobernador Rodríguez, a pedido de Francisco Ramos Mejía, -poblador de aquellas regiones con el cual había tenido varios y ruidosos conflictos, y deseaba sacárselo de encima-, el Padre Castañeda regresa a Buenos Aires en agosto de 1822.

La ciudad estaba en llamas. Era un incendio de pasiones. Las almas y los rostros se encendían en la discusión de la reforma eclesiástica. El señor Rivadavia, sereno y fuerte, era el héroe magnifico del espectáculo ¿Qué hermoso campo de combate para un paranoico como Castañeda!. A breves días de su llegada, aparecían cinco de sus periódicos: "Doña María Retazos", "El Desengañador", "La Ilustrísima Matrona Comentadora", "El Paralipomenón" y el "Suplemento del Despertador". Y toda esta artillería de descarga contra el Gobierno.

En "El Centinela", periódico gubernista, Juan Cruz Varela, espíritu ingenioso y penetrante, escribía con erudición y

<sup>(1)</sup> Nota Oficial. A la Honorable Junta de Representantes, Imprenta Alvarez. Museo Mitre.



DEL

# DESPERTADOR TEOFILANTROPICO MISTICOPOLITICO

# BUENOS-AYRES DOMINGO 7 DE MAYO DE 1820.

Los tiranos pervirtiendo la teocracio y haciendola supersticiosa consagraron el despotismo Confesemos pues, que la politica humana, y la falsa filosofia pervirtieron
la religion, y los derechos del hombre: lo diré mas claro, los fundadores de republica para tiranizar á las
gentes, y quitarles el precioso don de
la libertad se erigieron en divinidades,
por que sabian muy bien, que el verdadero Dios reprueba el despotismo,
y no puede permitir la violencia, y
tirania: ubi spiritus dei ibi libertas;
donde està la teocracia, y el espiritu

elegancia sobre los problemas de la hora. De inmediato, polemiza con el fraile y, con calculada maestría, le lanza las doradas abejas de sus epigramas.

No fueron suficientes para Castañeda sus cinco periódicos y aparecieron: "La Guardia vendida por El Centinela v la Traición descubierta por el oficial del día" y "La verdad desnuda". Al mismo tiempo, en el campo opuesto, veía la luz, dirigido por un empleado del ministerio, un periodicucho desenírenado y calumnioso: "El Lobera". Todos estos periódicos, los de Castañeda y los de sus adversarios, dieron la nota máxima del escándalo. Fueron suspendidos por el Gobierno y el Padre Castañeda condenado a cuatro años de destierro. Su Paternidad eludió la condena escapándose a Montevideo (¹).

Breve tiempo permaneció en dicha ciudad. No era medio propicio para desarrollar sus planes combativos. Se establece, entonces, en Santa Fe, donde solicita y obtiene permiso del Gobernador López, para fundar una iglesia y una escuela en el desierto paraje denominado Rincón de Antón Martín, que se convertiría después en el pueblo Rincón de San José. Funda otras escuelas en Paraná y en San José de Feliciano. Pero pronto siente la nostalgia de los tipos de imprenta. No puede su ágil pluma permanece inmóvil, seca, enmohecida. No puede descansar aquella su arma poderosa, siempre lista, resplandeciente y afilada. El Padre Castañeda inicia la peregrinación más estupenda que nadie puede imaginar. Se trata de la caza de tipos de imprenta. "La imprenta famosa del General Carrera estaba repartida en distintos parajes donde la iba dejando aquel hombre tan caminador. Yo he tenido la prolijidad de irla recogiendo..." (2). Y pide al Gobernador López, autorización para "redactar por ahora (!) tres periódicos: 1.º Población y rápido engrandecimiento del Chaco. - 2.º El santafecino a las otras provincias de la antigua unión. - 3.º Obras róstumas de nueve sabios que murieron de retención de palabra". Todo ésto, sin duda, para no morir él de retención de escritura.

<sup>(1)</sup> Saldías: op. cit. pág. 219.

<sup>(2)</sup> Representación del lector jubilado Fray Francisco de Paula Castañeda al Exemo. Señor Gobernador de Santa Fe. Gaceta Federal, Mayo de 1815.

Publica, más tarde, dos periódicos: primero "Vete Portuguez que aquí no es" y después, "Buenos Aires Cautiva". En ambas publicaciones se muestra el mismo sectarismo religioso y político. Los sucesivos fracasos en la organización del país los atribuye al espíritu de irreligiosidad de los hombres y de los congresos que tal obra acometieron. Ataca en este último periódico al General Lavalle y en forma violenta a los editores de "El Tiempo" de Buenos Aires, que eran Rivadavia, el Dr. Agüero y el Dr. Gómez. Estos no le dan mayor importancia a los ataques del franciscano, no obstante ser "Buenos Aires Cautiva" el periódico que más éxito tenía en el interior del país.

Después del movimiento del 1.º de Diciembre de 1828, tuvieron una tregua los caudillos y los pueblos. Este entreacto lo aprovecha Castañeda para dedicarse febrilmente a sus fúndaciones de Entre Ríos, Santa Fe y Corrientes. No descansa ni un día. No para un instante. Recorre las tres provincias de un lado para el otro. Parece un sonámbulo. El pobre franciscano vivía los últimos días de su delirio apostólico.

Sus preocupaciones políticas y religiosas se desvanecen. No reune más los congresos fantásticos de sus matronas y comentadoras para discutir la suerte de Buenos Aires. No convoca más aquellas desordenadas y tumultuosas asambleas de personajes simbólicos creados por su fecunda imaginación. Su espíritu está triste y apagado.

Muere febril, como había vivido, en marzo de 1832, en Paraná. En julio del mismo año, sus restos son traídos a Buenos Aires, por orden de Juan Manuel de Rozas, cuya política había ensalzado frenéticamente, más de una vez. Hacen el elogio fúnebre, Lucio Mansilla y Fray Nicolás Aldazor. Tal fué, en cuatro líneas esquemáticas, el itinerario de esta vida.

# La constitución paranoica

El problema primario que debemos resolver, frente a la desconcertante figura del Padre Castañeda, es el de la fórmula de su constitución mental. Es necesario empezar por descubrir los estratos profundos de su personalidad. En ellos encontraremos la explicación de la fuerza vital y de la extravagancia de sus ideas, como asimismo del tumulto de sus actos.

Nadie mejor que el Padre Castañeda, para mostranos el núcleo central de sus tendencias; nadie mejor que él, para decirnos quien es, de donde viene, que quiere y a donde va. Su autoretrato psicológico es tan fiel que parece imagen de un espejo.

Dos elementos esenciales de su carácter traducen la hipertrofia de su "yo": el orgullo y la susceptibilidad mórbidas. No había nacido para vivir mirándose en el "speculum perfectionis" ni para inspirarse en los "actus beati Francisci et sociorum ejus".

He aquí algunos episodios - son numerosísimos - donde se descubre su orgullo, su vanidad, su irritabilidad anormales. Cuando se subleva contra el Padre Provincial de su Orden y vocifera delante de toda la comunidad: "Obedecerle?. Y por qué?. A gritos diré que no es más que un intruso" (1812). Cuando entra en la batalla de los periódicos y lanza aquella terrible imprecación, echando chispas con la pluma y por los ojos: "si nuestra independencia ha de ser para que el venerable clero sea un estropajo, maldita sea la patria de Dios vivo, nunca le caiga el rocío del cielo y mueran todos los viles antiteócratas en un solo día". El no iba a permitir semejante cosa, él que era un "enfrenador de demonios", "él que era teócrata, en términos de no dar cuartel ni al lucero del alba". Y si los hermanos de religión le piden desesperadamente, en otra oportunidad, que se contenga, les responde: "En la iglesia de Dios, no hay ministerio bajo, y la orla sola de las vestiduras

#### NUMERO 5.º

DEL

# DESENGAÑADOR

# GAUCHI-POLITICO

Federi-montonero, Chacuaco-oriental, Choti-protector. y Puti-republicador de todos los hombres de bien, que viven y mueren descuidados en el siglo diecinueve de nuestra era cristiana.



El Teofilantrópico se está vatiendo con un jóven perulero, y es para alabar á Dios lo mucho que trabaja en vano; forceja el hombre en un fango inmenso, y cuando parece que va á pisar en suelo duro entonces es cuando

sagradas vale más y pesa más que toda la grandeza humana" (1). Poco después del incidente que tuvo con el Coronel de la Quintana a quien había ridiculizado en su periódico, contesta a un general que le amenazaba con matarle. "Mientras el General con su espada anda buscando el corazón de Fray Francisco, entre tanto sayal y tanta jerga, el Padre Fray Francisco le encontrará la boca y no le dejará diente en vida ni para comer mazamorra". Pero como una muestra de su egocentrismo, copiemos este párrafo de su presentación al Gobierno: "No dude V. S. que yo soy el público, yo soy la patria, pues irresistiblemente me veo a cada paso transformado en ella. Ella es mi tormento, pero tormento delicioso que cuando me deja un solo instante, lo busco y morir con él seria muy sabrosa pena".

En todas partes, en sus actos y en sus escritos, está el hombre con su orgullo y su vanidad, hipertrófico e hiperestésico! Que distancia enorme lo separa del respetable clero de su época, cuyo más alto representante era Fray Cayetano Rodríguez, clero que muy bien retrataba Feliciano Cavia en "El Imparcial" cuando decía que "era virtuoso sin hipocresía, religroso sin fanatismo e ilustrado sin prensunción"!

Pero otros rasgos prominentes aparecen para definirlo como un sujeto de constitución paranoica: sus paralogismos y su inadaptación social.

Señalaremos en primer término ciertas fallas de su autocrítica. No se concibe que un sacerdote, y por añadidura franciscano, ande mezclado en tato escandaloso lío callejero, pe riodístico y político. El hombre no se ve a sí mismo. No se asoma al espectáculo de su propia vida. Sólo ve su sombra funanbulesca detrás de la cual corre alegremente. No tiene el sentido del ridículo para sí mismo, aunque lo tiene desmesurado para los demás. Se olvida de su posición y de la dignidad de su magisterio. Sus actividades bullangueras son la antítesis de las específicas de su profesión. Su "yo" hipertrofiado le quita la visión de la realidad y la conciencia de su propio desequilibrio.

Sin embargo, allá por el año 1825, su excitación había disminuído bastante y refiriéndose a su conducta de los años

<sup>(1)</sup> Capdevila: La Santa Furia del Padre Castañeda. Buenos Aires, 1933.

1820, 21 22 y 23 se quiere justificar con este galimatías: "Era de necesidad que yo también hiciese el papel de periodista. de filósofo, de hombre libre, de proyectista eterno y sempiterno, de político, de histórico, de hombre de fibra, de poeta, de comudiante, de soñador, de soberano radical y de todas las demás zarandajas, que no estando, como no están definidas las toma cada uno como quiere, las hace variar de principios cuando le da la gana, para que todas nuestras máximas políticas tengan su centro en todas partes, y la circunferencia en ninguna parte" (1).

La falsedad del juicio también la encontramos en el Padre Castañeda, bajo la apariencia de ideas progresistas y geniales intuiciones. Esto no excluye que algunas veces vislumbre la solución de algún problema. Pero la desviación paralógica es evidente. Existe, en estos sujetos según la expresión de Dromard, "sumersión de residuos empíricos por los valores afectivos". La lógica del paranoico está falseada por el estado pasional. Son sujetos intransigentes e incorruptibles. Desarrollan una actividad extraordinaria para denigrar y calumniar a los demás. Algunas veces disimulan su egocentrismo y su vanidad viviendo como anacoretas. Es una forma negativa del exhibicionismo. Clasifican a los hombres en buenos y malos, según piensen o no como ellos. Castañeda los dividía en teócratas y antiteócratas. A estos últimos había que extirparlos. No les dería un momento de reposo, son sus propias palabras, "a no ser que los vea con tamaña jeta, pidiendo misericordia".

¿Cómo es posible — se preguntará la gente — que una persona con esta constitución psicopática haya ingresado en la iglesia? ¿Tenía este hombre la vocación por el sacerdocio? ¿Cómo se explica la incorporación de este hombre, todo orgullo, soberbia, intolerancia, agresividad y mundanal ruido, a la comunidad franciscana?. Evidentemente, no había nacido para santo. Los frailes cordobeses lo habían echado — o poco menos — porque su Reverencia era inaguantable. Tuvieron que hacerlo salir, dice Cavia, "como cuando se chucea una vaca chacarera que se mete en los sembrados".

El interrogante de esta falsa vocación se despeja fácil-

<sup>(1)</sup> Castañeda: Escritos del Padre Castañeda. 1825. Museo Mitre.

mente. El paranoico es, por definición de su mentalidad, un inadaptado social. Puede tomar dos actitudes: una negativa, cuando se refugia en la vida solitaria, y otra positiva, cuando se subleva contra el medio social y combate con mayor o menor energía, con mayor o menor éxito. El segundo es el paranoico hipertónico; busca y desea la batalla. Rousseau perteneció a la primera categoría, y así se explica su robinsonismo, su amor a la naturaleza, lejos de los hombres y también su andar vagabundo por Suiza, Francia e Inglaterra (1).

Castañeda fué en definitiva un paranoico hipertónico. Siguió primero el camino solitario y se refugió en los claustros, para defenderse contra la sociedad, que seguramente "no le comprendían". No lo llevó al claustro la humédad, sino el orgullo; no lo llevó el amor por la meditación ascética, sino el escozor que le producía el contacto con los hombres; no la confianza en el refugio de Dios, sino la desconfianza eréctil y agresiva para sus semejantes.

El error óptico que padece el paranoico le impide toda fácil adaptación. Juzgándose superior, juzga mal a los otros y no puede encontrar su verdadero sitio en la sociedad. Con todos tiene conflictos porque por todos se siente hostilizado.

El Padre Castañeda tomó primero el camino de la soledad y ese fué el error inicial de su vida. No era posible encerrar su alma tormentosa en la quietud del claustro. Sus pasiones no eran de aquellas que se aplacan y mueren lejos del mundo. Sus pasiones necesitaban correr y revolver el mundo. Su orgullo patológico lo llevaba a empellones hacia el delirio político y religioso.

### IV

# El estado hipomaníaco

Pero debemos penetrar más profundamente en las entrañas de esta vida. La psicología del Padre Castañeda es compleja y multiforme. No fué un paranoico puro, con su sistema de ideas prevalentes, sostenido con empuje y constancia,

(1) Genil Perrin: Les paranoiques.

Mussy is

# Num. 2.

# D' MARIA RETAZOS

DE VARIOS AUTORES TRASLADADOS LITERALMENTE PARA INSTRUCCION Y DESENGAÑO DE LOS FILOSOFOS INCREDULOS QUE AL DESCUIDO Y CON CUIDADO NOS HAN ENFÉDERADO EN EL AÑO VEINTE DEL SIGLO DIEZ Y NUEVE DE NUESTRA ERA CRISTIANA.

Comunicacion entre el Exmo. Sr. general Ramirez, y Doña Maria retazos.

Mucho se habla del Excmo. Señor general D. Francisco Ramirez, pero sin conocimiento de causa, y quizà quizà sin todo aquel fundamento con que se pudiera y debiera hablar en la materia.

Tengo el honor de mantener con dicho Señor una correspondencia epistolar seguida, en la cual como en un espejo se puede ver el alma de su Exa.; yo haria un agravio al público si no la manifestase para que todos conozcan al leon por la uña, quiero decir al carnero por la lana, y al toro por los resultados prominentes, cuyo nombre propio, yo no se porque desagrada à muchos de los lectores.

Leanse las cartas de su Exa, y se verà que à lo menos desea acertar, pues de lo contrario no consultaria hasta los negocios mas triviales; si, que errò

con gallardía y audacia no igualadas. El Padre Castañeda fué. además, un excitado constitucional. Los elementos de la constitución ciclotímica marcaron el ritmo a su actividad de paranoico. Predominó en su larga y accidentada existencia la fase ascencional — la excitación psicomotriz — con ligeras altas y bajas. Fué un hipomaníaco crónico. Vivió siempre en pleamar. Su alma no había nacido para la quietud de las playas. Sentía la voluptuosidad del peligro y de la lucha. Era alma de tempestad.

Los estados hipomaníacos en los sujetos inteligentes, no perturban gravemente la función de lo real y pueden elevar la tensión psicológica. Tienen razón los clásicos, cuando sostienen con Parant y Moreau de Tours, la teoria de la hiperideación en las manías ligeras. "La inteligencia - escribía el primero - se acrecienta... Existe sobrexcitación de todas las facultades, sobreactividad de la memoria y de la imaginación, fecundidad en las ideas, exuberancia en las palabras, en los escritos, en los actos, y expansividad de los sentimientos, que dan al espíritu un entusiasmo singular. El estilo es brillante. La palabra es elocuente". Algunos de estos enfermos tienen conciencia de este estado anormal de sus psiquis. Se sorprenden de la facilidad de evocar y asociar ideas. Una institutriz, citada por Deron, declaraba: "Cuando se está equilibrado, se es menos inteligente que cuando se está loco... jamás he tenido un espíritu tan despierto, ni he sentido como siento hoy... Si yo volviese a mi escuela, les daría a mis alumnos una educación extraordinaria".

Ni más ni menos, que nuestro Padre Castañeda, que "con voluntad pronta alegre y esforzada" fundaba su Academia de Dibujo, declarando que "no daría sueño a sus ojos hasta no ver crecida esta tierna planta de enseñanza". Y en su optimismo de maníaco exigiría que fuera "cada casa una escuela, cada vecino un maestro, cada maestro un sabio". Y todo eso de inmediato, como por obra de magia.

El dramatismo mímico de los estados de excitación era característico en Castañeda. En estos estados existe gran siqueza y exageración en gestos y actitudes. Los gestos están subrayados, extendidos, aumentados. Son rápidos, variables y fugaces. Esta gesticulación maníaca en su Reverencia, que

en contados minutos pasaba de la irritabilidad y la indignación a la bonhomía y la condescendencia extremas, había permitido a sus censores calificarlo de "titiritero del púlpito". Llamaba igualmente la atención por el desaliño de sus vestidos. Hubo momentos en que llegó a tal grado la despreocupación por su persona — su atención dispersa y móvil lo hacía olvidarse de sí mismo — que andaba por las calles repartiendo sus pansletos, con la sotana sobre los velludos miembros. Por eso Agrelo aconsejaba a los pilluelos: "Muchachos, levantadle los hábitos cualquier día por las calles, y veréis la figura que se os presenta" (1).

El pobre Padre no era un desvergonzado, aunque parecía serlo. Su Reverencia, en su excitación maníaca, más se ocupaba de vestir de pintorescas metáforas sus innúmeros pensamientos, que de vestir su mísera y deleznable humanidad.

La excitación del Padre — conocida desde su estada en Córdoba — no podía pasar desapercibida a sus cofrades de Buenos Aires, que se desesperaban por sujetarlo. Inútil esfuerzo, vana ilusión, querer sujetar un maníaco de tan estupenda vitalidad. El seguiría gritando hasta enronquecer, porque sentía "el odio más encarnizado, el más formal y expresivo contra los antiteócratas indecentes". Cuando le pedían que se calmase, contestaba: No señores, leña, leña y leña, cada y cuando deba darla.

Está comprobado por la clínica psiquiátrica que las crisis sociales favorecen la excitación psíquica de los predispuestos, hasta llevarlos a verdaderos paroxismos. Desde las invasiones inglesas y la revolución de Mayo, hasta las vísperas de la Tiranía, pasando por el terrible año 20, todo ese camino debía recorrer el Padre peleando con todo el mundo. La temperatura de la época histórica que le tocó vivir — cálida y tormentosa — produjo la ebullición de su espíritu rebelde, alerta y susceptible. La santa furia del Padre Castañeda — vamos a decirlo de una vez — no es otra cosa que un estado hipomaníaco en un delirante constitucional. Los semi-alienados y los alienados lúcidos e inteligentes que se mezclan en el torbellino social de su época, suelen convertirse en hombres de

<sup>(1)</sup> La Ilustración Pública. Museo Mitre.

acción, con mayor o menor éxito. Su lógica intuitiva de apasionados les permite concebir grandes proyectos y descubrir soluciones atrevidas para los problemas de la hora. Poseen una audacia sin límites. Tienen también un altruismo de apóstoles. Los que ignoran o no pueden comprender la triste verdad de sus desequilibrios, atribuyen al personaje que se agita falsos valores, positivos y negativos. ¡Cuántos alienados y semialienados han actuado en momentos decisivos de la hitoria!

En las memorias de Tocqueville, se encuentra un testimonio interesante, que no resisto a la tentación de reproducirlo: El del célebre alienista Trelat. Cuenta Tocqueville que en la memorable sesión del 15 de mayo de 1848 el pueblo invadió la sala y arrojó de su sillón al Presidente de la asamblea. El dirigente de un club revolucionario, con los vestidos desordenados y rostros de energúmenos, se trepó sobre la mesa y enarboló una bandera coronada por un gorro frigio. "Yo fuí abordado, en medio del tumulto - dice Tocqueville - por el doctor Trelat, revolucionario del tipo sentimental y soñador, que durante todo el tiempo de la monarquía había conspirado en favor de la república. Era un médico de renombre, que por aquel entonces dirigía uno de los manicomios de París. Me tomó las manos con efusión y con lágrimas en los ojos me dijo: "Ah! señor, qué desgracia y qué cosa extraordinaria, pensar que son locos, verdaderos locos, los que han provocado este espectáculo. Yo mismo los he asistido y los he tratado. Blanquí es loco, Barbés es loco, Sobrier es loco, Huber es rematadamente loco, todos locos, señor, que debieran estar en la Salpetrière y no aquí". Siempre he pensado — agrega Tocqueville - que en las revoluciones y sobre todo en las revoluciones democráticas, los locos, no aquellos a los cuales se les da este nombre por cortesía, sino los auténticos, han jugado un papel político muy considerable. Estoy seguro, por lo menos, que una semi-alienación no está demás en estos tiempos y sirve para asegurar el éxito".

Cuando se reverencia se arrojaba a la batalla - y cuando no estaba en ella, si pudo gritar con el Cid Campeador "mi descanso es el pelear" — tenía aspectos de apóstol y de demonio. De apóstol, por su desprendimiento, su abnegación,

EL

# Num. 1.

DE LA

# MATRONA COMENTADORA

DE LOS CUATRO PERIODISTAS.

Mi Sra. Da. Comentadora de los cuatro periodistas.

Con singular complacencia he leido el Próspecto de su bien meditado periódico, y pnedo asegurar à V. S. que cuando por fruto de mis tareas no hubiese conseguido otra dicha que la de exitar al bello sexô à que nos ilustre con sus luces, y nos contenga con la eficacisima suavidad de sus sazonadas discreciones, me tendria yo por uno de los que mas, han cooperado á introducir el órden en esta recien nacida, y ya decrèpita república.

Este mismo dia convoque à mis coescritores, y es un deber mio asegurar à V. S. que los cuatro, y aun el quinto en discordia somos el primer despojo de los muchos triunfos que ha conseguido, è ira consiguiendo V. S. à proporcion, que acudan los lectores à recorrer con la vista, y grabar en el alma los discursos tan enérgicos, como sentimentales, con que V. S. cautiva los corazones, poniendolos en cadena para remar en el golfo de tan tem-

su altruismo. De demonio, por la saña, el desenfreno, la picardía, la impulsividad, la furia con que combatía.

Todos los psiquiatras analizan la espiritualidad de estos enfermos, en sus momentos de ligera excitación psíquica anormal. En las salas de los hospicios, es conocida la ironía de los maníacos, que rasga con su luz artificial la triste penumbra de los melancólicos. Llaman la atención por lo caudaloso de sus discursos, brillantes de metáforas y de símiles atrevidos. Utilizan en abundancia las alegorías, las fábulas y las historias pintorescas. Tienen a flor de labio y a punta de pluma citas abundantes y oportunas. Sorprenden por la facilidad de elocución y la policromía de los términos.

Nada más exacto que comparar estos estados hipomaníacos con el período inicial de la embriaguez. Pero en ambos casos —observa Derón— es necesario que la excitación automática no sea demasiado intensa y pueda permitir una perfecta adaptación al fin. Además, es preciso que exista una riqueza asociativa, sea antigua y debida al valor intelectual real del individuo, o reciente por el hecho de la hiperevocación maníaca y la ausencia de freno en el automatismo asociativo (¹).

Cuando el Padre Castañeda, abandonaba su celda y su iglesia y se lanzaba por esas calles desniveladas como su conducta, desparramando aquí y allá, en cada puerta y en cada esquina, sus chascarrillos y sus cuentos; cuando comentaba sabrosamente los sucesos de la gran aldea, estallando en carcajadas, que en los plácidos zaguanes sonaban como petardos; cuando coloradote, rozagante, los ojos hechos ascuas, el flequillo despeinado, sucio y desabrochado, cruzaba en raudo vuelo desde los Recoletos hasta San Francisco; cuando sacaba a empellones, frente a su casa materna, a la pobre María Quiñoñes, y la hacía rodar como barril hasta el medio de la calle, decían sus enemigos y decían los vecinos que Su Reverencia estaba borracho. Y no era borracho. "No era borrachera de alcohol" la que tenía el fraile - dice Capdevila - y tiene muchísima razón. Era agitación motriz y excitación psíquica decimos nosotros. Era el soplo de la locura que lo hacía ale-

<sup>(1)</sup> Derón: Le Syndrome Maniaque - París, 1929.

gre, locuaz, decidor y atrevido. Era el soplo de la locura que lo agitaba como a un polichinela y lo hacía representar en este escenario gris de la ciudad naciente, una tragicomedia de innumerable actos, que producía desasosiego en sus cofrades, inquietud en los partidos, alarma en los gobernantes y risa estrepitosa en las divertidas gentes.

Decía Cavia en el "Americano", comentando las andanzas y la inquietud de Castañeda: "Un individuo que no cabe en todo el convento, un individuo que para poder estirarse un tanto se pase unas veces a la Observancia, otras anda vagando por las calles, no pocas haciendo de agente de negocios en las oficinas y tribunales, y muchísimas, dando sus zambullidas de meses enteros por los pueblos de la campaña" (2).

Los maníacos son alienados sin escrúpulos. Abren de par en par las ventanas del alma y muestran todo lo que tienen. Dicen todo lo que piensan y todo lo que sienten. Es la sinceridad patológica que llega muchas veces a la impudicia y que se confunde con el culto de la verdad y el desprecio por la mentira. Este exhibicionismo mental se realiza mediante un lenguaje declamatorio, enfático, ampuloso, lleno de pretensiones. El dramatismo maníaco es evidente en muchos escritos de Castañeda. En este estado mental abunda la asociación automática de palabras por asonancia o rimas, lo que lleva a estos sujetos a la versificación fácil, aunque muchas veces difusa y hasta incoherente. He aquí algunos ejemplos de los muchos que el Padre Castañeda presenta, en la montaña de su producción macarrónica.

### Responso

Carrera de mis pecados Chilo-chilote ratón Kirie-le, kirie-leisón Tu nos robas los ganados sin justicia y sin razón Kirie-le, kirie-leisón:

<sup>(2) &</sup>quot;El Americano". Museo Mitre, Pág. 3.

Antes eran tus enojos
con Tagle y con Pueyrredón
Kirie-le, kirie-leisón:
Y ahora nos echas los ojos
A todos como ladrón
Kirie-le, kirie-leisón:
Sin camisa a los porteños
dejar quieres a traición
Kirie-le, kirie-leisón:
Y que cuicos arribeños
caigan en la tentación

etc. etc (1)

y esta cascada verbal de saltos largos y cortos.

Kirie-le, kirie-leisón:

Dale que dale la pura novedad es lo que vale. Dele que dele Dios, si hubiese remedio, té lo revele. Dile que dile Si le crece la lana, que se transquile

etc. etc.

y esta letanía del anchopiteco, de acción hipnótica como el veronal:

Escriben desde Areco
Ancho, anchopi, anchopiteco
que todos los zagales
han levantado el eco
Ancho, anchopi, anchopiteco
Contra los Federales
No perdonar a Meco
Ancho, anchopi, anchopiteco
Es toda su divisa
Y la ruina de Esteco.

<sup>(1)</sup> Castafieda. Derechos del hombre, 1825. Museo Mitre.

Ancho, anchopi, anchopiteco Será pena del que no va a misa De todo Chuchumeco. Ancho, anchopi, anchopiteco La confusión ilegó Y el que no quede seco Ancho, anchopi, anchopiteco Será porque en su sangre se mojó Todo federal puerco Ancho, anchopi, anchopiteco Aunque sea mal dorado Se verá con un cerco. Ancho, anchopi, anchopiteco De abrojos y espinas engastado El aquí que no peco. Ancho, anchopi, anchopiteco En las de dentro y fuera Será el tureco y ritmeco Ancho, anchopi, anchopiteco

etc etc. (1).

Los neologismos que creó el Padre Castañeda, pertenecen a los dos tipos de la clasificación de Dromard: neologismos pasivos y neologismos activos. Los primeros son propios de los estados maníacos, productos del sólo automatismo verbal: palabras usuales estropeadas o nuevamente formadas por asonancia -que pueden algunas veces comprenderse o explicarse etimológicamente sin que tengan en la conciencia del enfermo un sentido muy claro-; y los segundos se presentan habitualmente en los perseguidos con significado preciso e intencional. (Deron). 'No perdería el Padre en rebuscas averiguando el linaje de las palabras -dice Capdevila-: "Puti-republicador, Reverencia?. Mire amigo -replica- por el campo y también por la ciudad es muy común enseñar a los hijos primero a decir puta que a persignarse". "Crea palabras como quien fabrica proyectiles: choto, chacuaco, anchopiteco, caraías, ratogato, fedigrafos. Choto es tanto

<sup>(1)</sup> Castafieda: Derechos del Hombre, 1825. Museo Mitre.

como ciudadano gafo o ente cuya ocupación es el teatro, el café, la baraja. Chacuaco es pícaro. El anchopiteco es un animal que anda por los árboles y da grandes gritos... Carafa son los forasteros. Ratogato es el federal y letrado y ladino que quiere imponer una federación de gatos con ratones. Y fedígrafos, federales rompedores de la fe nacional". (Capdevila, Cap. X).

En los estados maníacos el valor de los escritos está en relación inversa del grado de excitación. Una excitación ligera puede poner en movimiento una gran cantidad de imágenes y dar lugar a una producción extraordinaria de escritos. Una gran excitación se traduce en grafismos sin sentido. Los escritos son prolijos, extensos, interminables. Todas las formas: cartas, artículos, billetes, órdenes, proclamas, coplas, comedias, historietas, fábulas, constituyen la variada y fecunda producción de estos excitados.

Entre los incontables escritos del Padre Castañeda, largos, difusos, pedantescos y soporíferos, producción típica de maníaco y de sistematizado, se encuentran algunos de valor literario, lógicamente coordinados y rebosantes de gracia. El hombre leía a Quevedo y a Cervantes. También leía a Santa Teresa, a San Gerónimo y a San Agustín, a quienes cita alguna vez y le sucede a él, lo que a todos los excitados de esta naturaleza: construyen algunos de sus escritos con reminiscencias de sus lecturas o plagian casi literalmente, sin apercibirse, por automática hipermnesia de evocación. Cuando el Padre salía de su estado de excitación máxima para aproximarse a la línea normal, producía prosas y versos que alguien ha calificado de sabor cervantino.

Durante su polémica con "El Americano", que redactaban Pedro Feliciano Cavia y Juan Crisóstomo Lafinur, se traba un mortal duelo de sonetos que desata caudalosas risas en la ciudad aldeana, más propicia a la vida tranquila y apacible, con restos todavía de modorra colonial. He aquí un soneto por cada parte, como quien dice, una estocada a fondo, de cada uno de los combatientes. El primero pertenece a "El Americano" y en él pronostican al Padre Castañeda su traslado del convento de los Recoletos donde se aloja, a la casa de la Residencia, sitio donde se recojían los alienados.

# Num. 1.

DEL

# PARALIPÓMENON

# SUPLEMENTO

DEL

# TEOFILANTRÓPICO.

#### Sr. PARALIPONENON

Al ver que V. es tan enemigo de los judios me ha parecido que serà muy amigo de los frailes, por eso es que creo conveniente escribirle ésta suplicandole que no deje sin castigo à los autores de las notas (1) puestas por unos peruleros desvergonzados à la carta de Da. Aburrida de sufrir ingratos, reimpresa con el titulo de proclama à las Provincias del Perú.

La primera insolencia que se advierte, es el atribuir la carta al R. P. definidor F. Francisco Castañeda, el cual tiene en su poder la carta original, y el nombre propio de Da. Aburrida, que fue la que la dirigió al Gauchi-político. La segunda es llamar Fredon con efe grande al R. P., y yo no se que quiere decir Fredon; pero supongo que será algun agravio como quien dice Voltaire, Juan Santiago. ò alguno de esos demonios montoneros, de quienes nos libre Dios ahora, y siempre jamas Amen.

<sup>(1)</sup> Se sabe en Buenos-Ayres que à los autores de las notas les llamaban en Charcas come pollitos: y todo el mundo sabe que los pobres no comen pollitos sin robarlos; luego come pollitos quiere decir ladron de gallinas.

### Dice así:

¡O vos gran monitor! por quien la fama Corriendo cual Bellaca vaquillona De vuestra teo-vestiálica persona Lenguas se vuelve, estercolea y brama.

Dejad al periodista que se lama Con tu filantropismo nunca visto Ignoraba que en pro de Jesucristo Hay gente que a los prójimos infama.

Algunos tu querumen tal ponderan Que quisieran volteártelo a moquetes Esto al genio no amenguan: bien lo sabes

Sigue los teo-ridículos sainetes Desde la Recoleta do no cabes Hasta la Residencia do te esperan. (1).

El Padre Castañeda contesta con este otro soneto que titula "Soneto de Carancho contra el soneto de la baquillona" y que sin duda, hubiera regocijado a Quevedo.

> "Siendo tú del Pegaso primo hermano Eres tan mancarrón y apotrancado Que nadie de las musas te ha ensillado Y les comes de valde paja y grano.

De Jove por decreto soberano Debieras relinchar y has rebuznado, Atronando de diosas el senado, Con tu canto bacuno, hueco y vano,

Sal de ese sacro monte, gran jumento, Te lo dice Carancho el que ha perdido Su juicio entre panfletos y gacetas.

La alfalfa y la cebada es tu alimento Te lo dice Carancho el ofendido Por tus quadripedánticas macetas". (2).

<sup>(1) &</sup>quot;El Americano", diciembre, 1819.
(2) En todos los escritos que se citan se ha respetado la ortografía de los textos que hemos tenido a la vista.

No es el caso de hablar aquí de la coexistencia de la razón con la locura. Todos los psiquiatras conocen la admirable lógica de ciertos sistematizados. Por otra parte, la alienación mental no es un obstáculo para la creación literaria. Existen muchos "verdaderos poetas de las casas de alienados", decía Lombroso. El delirio pasional del Padre Castañeda despertaba sus aptitudes de polemista y de escritor satírico. En las enfermedades mentales — dice Voivinell (¹) — como en la literatura, los estados afectivos, — emoción, sentimiento, — tienen una influencia más grande aún que la inteligencia y la razón; por eso es fácil comprender que la anomalía mental, la locura, no se opone al talento literario, y que éste puede coincidir con la melancolía, la manía y la degeneración".

La psicosis del Padre Castañeda, edificada sobre elementos paranoicos e hipertímicos lo transforma, episódicamente, en un brillante "profesional de las letras satíricas". Si algunas veces tuvo acierto, fué porque era un loco que tenía talento. Nada de eso hubiese sucedido si se hubiere tratado de un débil mental, hipertrofiado por la paranoia y agitado por la manía.

La incontenible graforragia del Padre Castañeda, llegó a volcarse en siete periódicos, número mínimum, que necesitaba "para reformarlos a todos", como él decía, del filosofismo del siglo IXX. Por los títulos se puede inferir el contenido macarrónico.

Después de la "Prinæra y Segunda amonestación al americano", le sigue el "Desengañador Gauchi-político, Federimontonero, Chacuaco-oriental, Choti-protector y Puti-Republicador de todos los hombre de bien, que viven y mueren descuidados en el siglo diecinueve de nuestra era cristiana"; el "Despertador Teofilantrópico místicopolítico"; el "Paralipómenon al Suplemento del Teo-Filantrópico"; "Suplemento al Despertador Teo-Filantrópico Místicopolítico"; el "Defensor del Teo-Filontrópico Místicopolítico"; "Doña María Retazos, de varios autores trasladados literalmente para instrucción y desengaño de los filósofos incrédulos que al descuido y con cuidado nos

<sup>(1)</sup> Voivinell: Literature et folie.

han enfederado en el año veinte del siglo diecinueve de nuestra era cristiana'; "Eu nao me meto cob ninguem"; "La matrona comentadora de los Cuatro periodistas". "La guardia vendida por el centinela y la traición descubierta por El Oficial del Día". "La Verdad Desnuda". "Derechos del hombre" v cinco más...

Lombroso ha señalado la laboriosidad extraordinaria de estos desequilibrados, que se asemeja a la del genio, sin tener su fuerza y su eficacia.

Arnaud, el defensor del jansenismo, dejó ciento cuatro volúmenes, hojarasca de la que nada ha quedado. Antonieta Bourignon, célebre visionaria de la misma secta (Voltaire, Slécle de Luis XIV), imprimió de su peculio diez y nueve gruesos volúmenes que contenían sus sueños piadosos. Chambonas, obispo de Viviers en 1692, vivió diez años continuos en París, encerrado en una pieza, escribiendo todas las noches sobre el tema: "Los Fanáticos de Languedoc". Enfermó a varios secretarios. (Citados por Culliére).

Swedenborg, ilustre visionario del Siglo XVIII, dotado de actividad prodigiosa, de inteligencia notable y variada, a ratos literato, poeta, hombre de ciencias teóricas o prácticas, es talvez el más original de los alienados místicos que se hayan estudiado. Su fecundidad científica y literaria, fué prodigiosa. (Gilbert Ballet).

De esta indole fué la producción del Padre Castañeda. No se podría apreciar si su verborrea superaba a su graforragia, o si su graforragia ahogaba su verborrea. La ciudad vivió bajo la lluvia de sus papeles. No era una lluvia menuda, suave y penetrante, que por menuda y suave resultara silenciosa. No. De ninguna manera. Era lluvia de tormenta. Era una granizada gruesa, estrepitosa y destructiva que hería a diestra y siniestra, sin fijarse a quien. Por momentos era torrencial y acompañada de truenos y relámpagos.

Stres

Huy Huse fabrille, Tus ay Registe

La Alemne aprenura de la lacela del Rimon de Norman de San Torre, sea el promimo Domingo, y el sucre signemen se dias la premera Hira en la nesura fapilla: las Campanas de formana y de los Alternhales comma descrimadas para el servicia del Rimon; poro el traherlas para escre dias es imposible; con com viran supplica à V.T. A sirva processore de una Campana, que será devuelon mandias tormana que lleguen las propias: espesa esta gracia de una corporación bom interesada ou la civilización religiose de los prueblos, como trambio en las demas gracias que V.T. trobicas por Conversiones.

Dior guarde a V. I. muchos años. Lansa de Diviembre 19 de 1923\_

& Fan. artistica

#### v

#### El delirio de reivindicación

El delirio con sello paranoico no representa otra cosa que el desarrollo máximo de los elementos de la constitución paranoica. Un sujeto puede pasarse toda la vida siendo un pequeño paranoico, un semi-alienado y montar la guardia en las fronteras de la locura. Pero puede acontecer, y acontece, en forma progresiva o en forma aparentemente súbita, que el pequeño paranoico penetra decididamente en el área de la alienación mental para edificar un delirio sistematizado.

La deformación paranoica del Padre Castañeda estaba a la vista desde su iniciación en la vida conventual de Córdoba. v sus anomalías de conducta se hicieron cada vez más acentuadas y llamativas desde su ingreso en los Recoletos.

Podemos afirmar, categóricamente, que antes de su discurso de 1818, había pasada "las fronteras". Y las había pasado, en forma decidida, para no retroceder nunca más. Fué. cuando había dividido a los hombres en teócratas y anti-teócratas; "cuando empieza a abusar de la palabra Theos para todas las cosas insólitas de su teocracia y de su teofilantropismo y no a derechas sino como decía la gente, a topa tolondros y como un fakir del Indostán" (Capdevila); fué cuando inundaba la ciudad con sus comunicados, boletines, cartas abiertas, firmadas con hilarantes pseudónimos, como Fray Cipriano, el lego de Fray Cipriano, o como Bartolo el Tonto y el Hermano Conejo.

Estos hechos son suficientemente elocuentes para demostrar el desequilibrio que afectaba al Padre Castañeda. No olvidemos que se trata de un sacerdote que pertenecía a la Orden de los franciscanos. Sus predicaciones eran cuadros clínicos de los paranoicos excitados: "siempre de un mismo corte, que era este: andarse todo el sermón juntando cólera para los duros golpes que en llegando a la moralidad descargaba". (Capdevila).

En aquel discurso inaugural de la Academia de Dibujo se descubren algunos paralogismos y apuntan ideas megalómanas. Su reverencia consideraba el dibujo como la columna vertebral de la enseñanza infantil, además de la náutica, la arquitectura civil, militar y naval (!), y a los miembros de su Sociedad Protectora del Dibujo, "los primeros héroes de Sud América". (!)

El artículo en que trata de probar que el sistema de Lancáster fué inventado en la corte de Luis XVI y ensayado con su apovo, en 1780, por el maestro y oficial católico M. Paulet - hasta que la Revolución Francesa dió con la escuela en tierra y con el rey en el cadalso -, es un modelo de la argumentación paralógica de estos paranoicos, que defienden sus ideas prevalentes con perspicacia, habilidad y astucia. Si para defender el liberal y revolucionario sistema lancasteriano, indudablemente nocivo para el dominio de la Iglesia "hacen falta razones casuísticas y citas de la escritura, allá irán", dice Capdevila. Y el pobre Padre se puso a "lancastear". Esta constelación de ideas fijas sobre la educación pública ha de permañecer inmutable en medio de su delirio político-religioso. Vendrán otras ideas a fijar su atención en forma episódica, pero aquella constelación primitiva dará a su delirio, su luz esplendorosa.

Cuando en el año 1818 sube al púlpito de la Catedral para congratularse de recibir en la Congregación del Alumbrado Místico a Juan Martín de Pueyrredón, se encara con éste y con ademanes descompuestos y voz tormentosa sostiene la tesis de "que la libertad política sin la piedad religiosa sería un libertinaje peor mil veces que la misma esclavitud", y le dice: "V. E. es ya un incendiario público" porque debe propagar sin duda, el fuego divino de la fe. Cita a Voltaire y a Rousseau, como si fueran compañeros de parranda: "el amigo Volter (sic.) y el amigo Juan Santiago...".

Ahora bien, frente a las anomalías de conducta del Padre Castañeda durante el año de 1818-1819, se pregunta Capdevila "si estamos ya en las antevísperas de la tormenta, a un punto de su desmandada aparición callejera, con la cruz hecha innoble garrote en la diestra crispada".

Nosotros también nos hemos preguntado: ¿Se inicia en este año un nuevo ciclo en la vida mental del Padre Castañeda? ¿Va a comenzar otro tiempo inconexo con el primero? ¿Será tan distinto en el segundo acto de su turbulenta vida, que en esta nueva época se nos aparezca como otro personaje? ¿Surge una personalidad nueva con gestos más extraños? Nó. El hombre ha sido siempre el mismo, egofilico, hiperestésico, turbulento, combativo y patológicamente altruista. El mismo que abandona el convento de Córdoba por "díscolo y perturbador"; el mismo que se insubordina al Provincial de los Recoletos en forma agria y descomedida; el mismo que hiere con sus sátiras al Padre Montero y a Fray Cayetano Rodríguez; el mismo que peleará con Lafinur y Juan Cruz Varela; el mismo que reñirá con el Coronel de la Quintana; el mismo que en su diabólica lucha con Cavia y con Agrelo le dirá a sus divertidos lectores que sale a la liza "para poner a la muerte a tanto vampiro de la revolución americana".

Lo que sucede en 1819 es que un incidente provoca la cristalización definitiva del delirio, como un minúscula grano de arena precipita un líquido saturado. La causa es pequeña en relación al efecto que es evidentemente desproporcionado. Desde ese momento, un sistma de ideas político-religiosas se organiza en forma estable, sólida, indestructible. La idea fija prevalente, decía Dupré, invade la conciencia rechazando toda otra preocupación y se hace tiránicamente obsesionante, orientando y dominando a la actividad mental. Toda su potencia afectiva la extrae de un estado pasional intenso. Se despierta una necesidad irresistible de reivindicación, de lucha irrefrenable para obtener el triunfo de las ideas mórbidas. Por poca inteligencia que tenga el sujeto, por poca imaginación que posea, estos enfermos razonan con maravillosos recursos de una argumentación inagotable. (¹).

El incidente lo provocó "El Americano". diario de Cavia, en su novena entrega del 28 de mayo de 1819. Un comunicado anónimo delataba supuestas flagelaciones en los escolares del Colegio de San Francisco. ¡Qué certeras flechas para excitar un paranoico del tipo expansivo! La "Primera Amonestación

<sup>(1)</sup> Dupré: Pathologie de la emotivité et de la imagination. París 1920.

al Americano" que publica el Padre Castañeda y reparte personalmente de casa en casa hace reir a la ciudad entera. El loco tiene gracia. Hay mucha sal y pimienta en el sabroso plato. Pero pronto va a empezar su graforrea y anuncia el titulo de un terrible pasquín: "El Monitor macarrónico o el citador y payaso de todos los periodistas que fueron, son y serán, o el Ramón yegua, Juan Rana, Tirteafuera y Gerundio solfeador de cuanto sicofante se presentase en las tablas de la Revolución Americana, para que Dios nos libre de tantos seudófosos, de tantos duendes, fantasmas, vampiros y de otras inocentes criaturas que no tienen más manos para ofendernos que las que nosotros les damos". Nada más por ahora.

Si las "Amonestaciones al Americano", según Feliciano Cavia, abren el registro de su procacidad, el "Monitor Macarrónico" y los que van a seguir, abren ancho cauce a su lelirio pasional. Desde aquel entonces, desata su lengua incontenible, que siempre tocará a arrebato, como badajo de campana. Desde aquel entonces su pluma baila, alegre o furiosamente sobre innúmeros papeles, trazando graciosos arabescos o negros borrones. Jamás escribe con linfa clara y dulce. Usa siempre agua salada o verdosa bilis.

En todos los periódicos que hemos citado anteriormente y que continuaron a las amonestaciones, se desarrolla su sistema delirante político-religioso. En su periódico "Derechos del Hombre" que publica en 1825 en Santa Fe, y que hemos encontrado en el Museo Mitre, aparecen sin haber disminuído su vitalidad las mismas ideas delirantes. Dicho periódico tenía como subtítulo el siguiente, que responde a la realidad de su contenido: "Discurso histórico-místico-político-crítico-dogmático sobre los principios del derecho político". Ataca en él a Juan Santiago y a su contrato social y la emprende también con un Monseñor Prat, Obispo belga que ensalzó a Rousseau. El prospecto que anuncia su aparición es extenso y en él se muestra de cuerpo entero: "Mi objeto principal - dice - en todos los números de este periódico será instruir el ánimo de los héroes hispano-americanos". "Mi deber -agrega-, es componer en obseguio de los americanos un trabajo difuso, en el cual los derechos del hombre no aparezcan aislados, ni por un aspecto sólo, sino perfectamente concordados con la historia sagrada, y profana, sin excluir la historia moderna de Norte América; los derechos del hombre perfectamente concordados con la mística o con lo sublime, y anagógico, de nuestra religión santisima" (1).

Estas elucubraciones macarrónicas divierten durante cierto tiempo, pero a la larga tienen la propiedad de los opiáceos. El discurso "histórico-místico-político-crítico-dogmático" sobre el contrato social es tan largo y pesado, que de ello parece apercibirse el mismo autor y en el número 4 da una explicación a los pacientes lectores. Se titula: "Satisfacción que dá el autor por no haber podido concluir ni aún en este número 4, la disertación que empezó en el número 3". He aquí la satisfacción, donde vuelve a aparecer, con su delirio pasional: "Es imponderable lo que me aflige por acabar de enjabonar el pacto social de Juan Santiago, para establecer yo, y proponer mi sistema político; pero como Juan Santiago, y su pacto, son la cloaca donde se encierra todo el mesitín y corrupción del orbe político, de aquí es que todo el jabón del mundo no alcanza para desleír este meconio; por otra parte yo no quiero proponer sistema mientras haya un solo jacobino vivo en este mundo". (1). El Padre quería comerse a todos los jacobinos crudos o cocidos.

El caso del Padre Castañeda se presenta al médico psiquiatra sin interrogantes. El cuadro clínico no puede ser más completo, más preciso, y más claro. Los dos elementos esenciales que integran los psicosis de reivindicación, la idea obsedante y la excitación maníaca se encuentran a la vista en los escritos y en los actos del Padre Castañeda. En un terreno constitucional paranoico y ciclotímico germinó un delirio pasional de reivindicación político-religioso. Las ideas y los sentimientos pasionales mórbdos, están agitados por un soplo maníaco. No creemos que la excitación ideo-afectiva sea una consecuencia de la idea prevalente. Creemos, por el contrario, que la excitación es primitiva y de ninguna manera secundaria y accesoria. El caso de Castañeda lo demuestra: fué un excitado constitucional mucho antes de la cristalización de su delirio. Aún más, años antes de morir, cruzó por

<sup>(1)</sup> Castañeda: Derechos del Hombre, 1825. Museo Mitre.

un período de depresión melancólica, que Saldías describe con exactitud y colorido, sin apercibirse de su carácter mórbido. Este último estado, vendría a dar la razón a los que sostienen que el delirio de reivindicación está injertado en una psicosis maníaco-depresiva.

De las dos variedades que presenta el delirio de reivindicación: la variedad egocéntrica y la altruista, el Padre Castañeda perteneció a esta última. Su filantropismo y su generosidad, sin control ni medida, caracteriza a estos desequilibrados, que sacrifican todo lo que tienen en la impresión de numerosos escritos, en la realización de utópicos proyectos y
en las campañas de proselitismo. Cuando estos enfermos son
internados, provocan conflictos familiares y escándalos periodísticos. Pocas personas sospechan su alienación y la mayoría habla de secuestros arbitrarios.

El Padre Castañeda no fué internado. No podía serlo. En aquella época se desconocían clínicamente las locuras razonantes. Después de 1832, Pinel y Esquirol parecen vislumbrarlas y recién en 1878 Falret describe el delirio de reivindicación. Sin embargo, los contemporáneos de Castañeda hicieron algo más que sospechar su locura: la afirmaron rotundamente. El soneto de Juan Cruz Varela vale un diagnóstico.

Y ahora, al llegar al final de nuestro examen, digamos que nunca nuestros ojos se vieron impedidos de ver la realidad, cómica unas veces, trágica otras, y casi siempre, tristemente alegre. Y esa realidad nos la mostró el mismo Padre Castañeda, desnudándose el alma. Fué un enfermo sin pudores, ni escrúpulos, generosamente entregado a la observación clnica. Nada de circunloquios, nada de reticencias, nada de simulaciones, ni de ocultamientos, ni de mentiras. Sin titubear, sin pestañar siquiera, nos mostró el alma desnuda, toda encrespada. Su destino fué tenerla en ebullición permanente No conocía otra temperatura que la de ciertas cálidas pasiones. No se podría comprender la extraña psicología del Padre Castañeda si no se descubriese este sello de locura, tan

evidente en su delirio de actos, tan claro y nítido en muchos de sus escritos, tan discretamente borrado o ausente en otros.

La locura jugó locamente con esta pobre vida. Lo hizo casi siempre bufón, con abundantes y sonoros cascabeles risotadas, pullas y epigramas— y lo hizo héroe civil, pobre y andrajoso. Lo hizo reir a carcajadas, mientras debió estrujarle el corazón, sin piedad ni consuelo. Lo hizo grande y pequeño a la vez. Lo hizo miserable y lo cubrió de lodo en la batalla; luego, en los momentos de respiro, tuvo algo de Quijote y con abnegaciones le lavó manchas. Algunas veces le encendió en el alma vívidas luces -parecía una anunciación- pero luego llenósele de sombras. Nos hemos preguntado muchas veces si estábamos en presencia de dos rostros ditintos, de dos almas opuestas, de dos vidas divergentes. Nó, ha sido la misma vida tempestuosa, sin equilibrio, multisorme y varia. Si el pobrecito de Asís, le hubiese preguntado, como pedía a Fray Bernardo que le preguntase: "¿De dónde viene tanta soberbia, a tí, que eres una vil criatura?" él hubiera podido señalar, sin inmutarse, a la Locura, que hacía muecas a sus espaldas.

Osvaldo Loudet.